

# AN NIDA

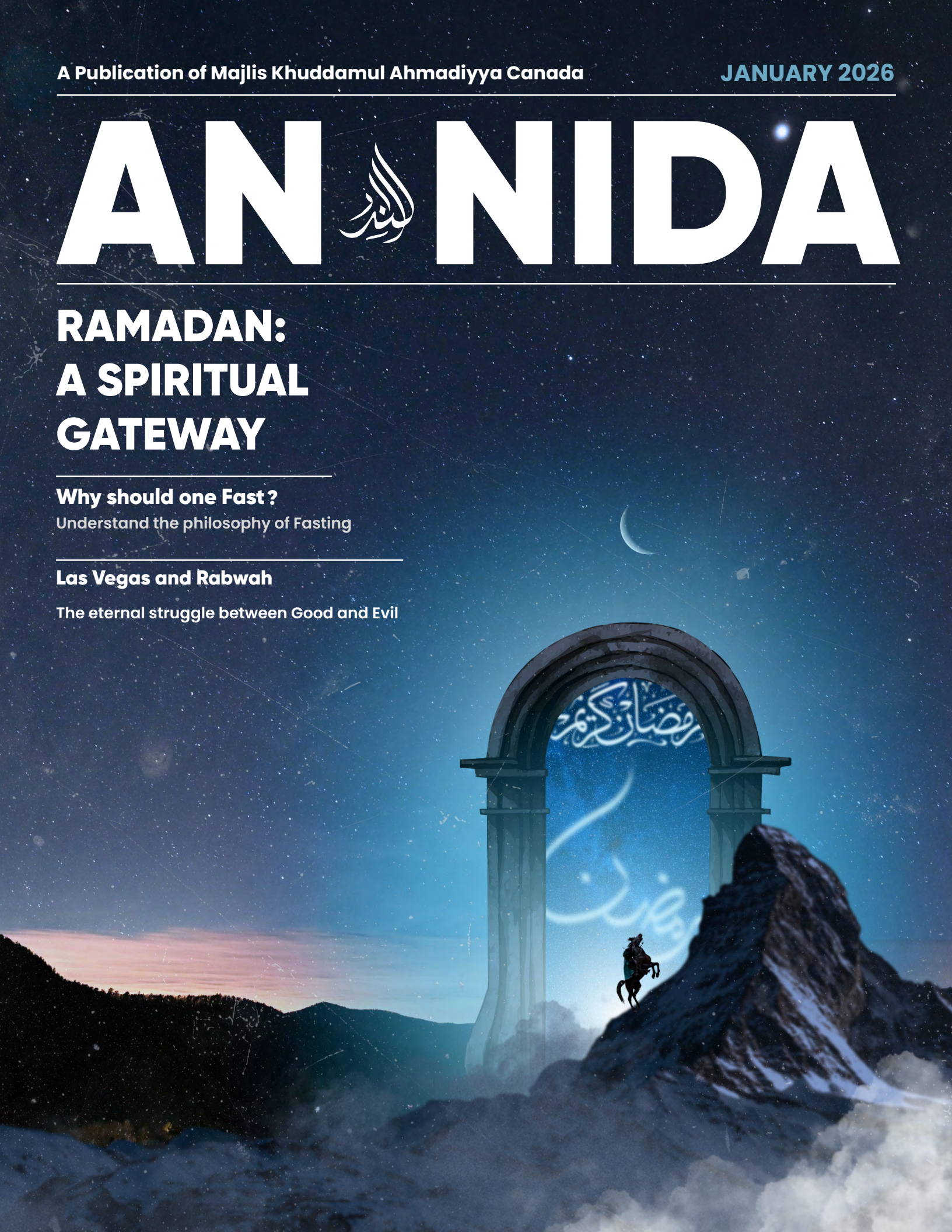
## RAMADAN: A SPIRITUAL GATEWAY

### Why should one Fast?

Understand the philosophy of Fasting

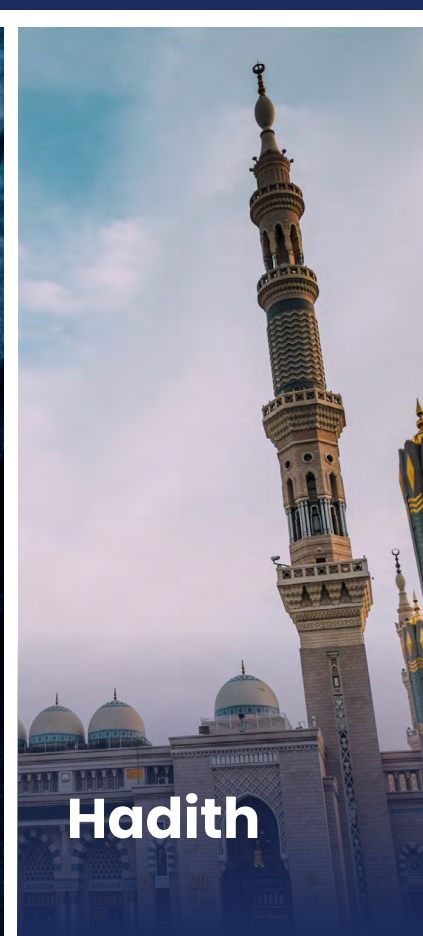
### Las Vegas and Rabwah

The eternal struggle between Good and Evil





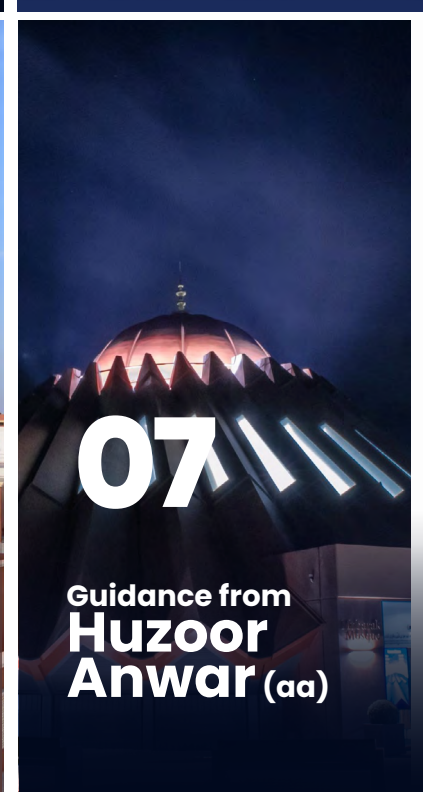
Holy Quran



Hadith



06  
Promised  
Messiah<sup>as</sup>



07

Guidance from  
Huzoor  
Anwar (aa)

# CONTENTS

08

Why should I  
fast?



10

The Tale of  
two Lands



## Publication Team

### Sadr Majlis

Murabbi Shahrugh Rizwan Abid

### Cheif Editor

Murabbi Abdul Noor Abid

### English Editor

Abdal Ahmad Mangat

### Urdu Editor

Hasoor Ahmad Eqan

### Muhtamim Ishaat

Murabbi Rezwan Mohammad

### Review Board

Ahmad Sahi  
Murabbi Nabil Mirza  
Murabbi Sadiq Ahmad  
Murabbi Umar Akbar  
Murabbi Tahir Mahmood

### Content & Creative Team

Hannan Ahmad Qureshi  
Ataul-Karim Gohar  
Asad Ali Malik  
Samar Faraz Khawaja  
Frasat Ahmad Basharat  
Hazqeel Khan  
Tamseel Rana  
Safeer Ahmad

# HOLY QURAN

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا  
كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿١٨٣﴾

**"O ye who believe! fasting is  
prescribed for you, as it was  
prescribed for those before  
you, so that you may become  
righteous."**

---

Al-Baqarah : 184

# HADÍTH

مَنْ لَمْ يَدْعُ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لِلَّهِ  
حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدْعُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ

**"The Prophet (ﷺ) said, "Whoever does not give up forged speech and evil actions, Allah is not in need of his leaving his food and drink"**

*Sahih Bukhari 1903*

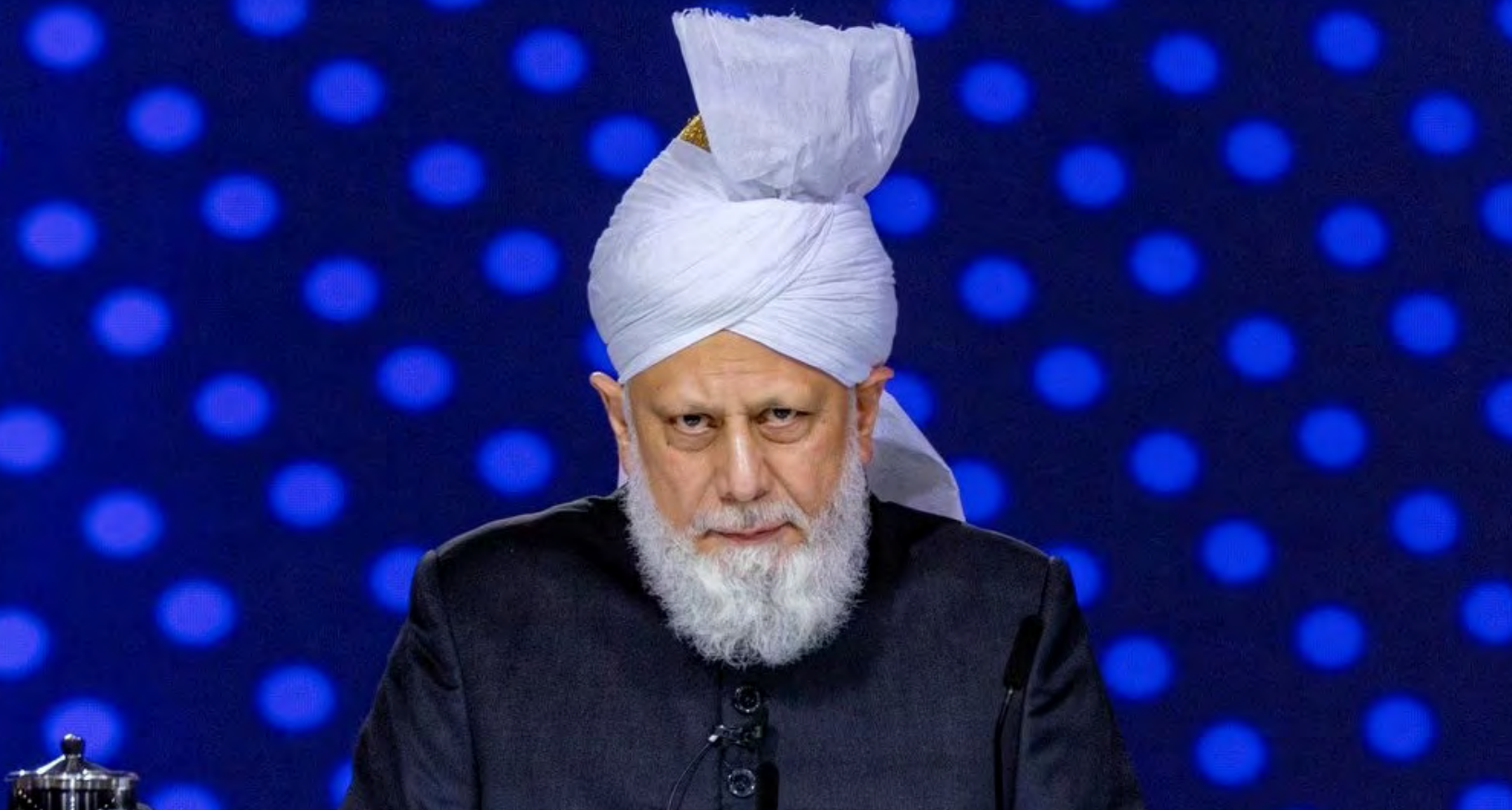
EXCERPT

# PROMISED MESSIAH



“The month of Ramadan is a blessed one. It is a month of prayer... As for me, I only leave my fast if I have reached a state that is near death. Otherwise, my disposition feels an aversion to foregoing the fasts. These are blessed days; they are days in which the grace and mercy of Allah Almighty are sent down.”

*Malfuzat, Vol 3 pg. 96*



GUIDANCE FROM  
**HUZOOR ANWAR**  
MAY ALLAH BE HIS HELPER

"Thus, the Holy Quran and the month of Ramadan have a special connection. Therefore, alongside fasting one ought to ponder over the Quran and strive to act according to its teachings so that one can derive true blessings from the fasts during Ramadan. Not everyone can understand the deep intricacies of the Holy Quran, hence, along with the recitation of the Quran and reading its translations, which everyone is able to do on their own, one ought to derive benefit of the Dars [lecture] of the Holy Quran in whichever mosque the Jamaat has made arrangements."

*Friday Sermon: May 10, 2019*

# WHY SHOULD I FAST?

**"O you who believe, fasting has been prescribed for you as it was prescribed for those before you, so that you may attain righteousness" (2:184)**

It is evident that a lack of self-control is very dangerous. A man can have everything: good health, a caring spouse, obedient children and wealth. However, if he cannot control his base desires, he risks losing it all. There are many examples of extremely wealthy and influential men who lost everything: respect, wealth, power and family because of their inability to control their desires. Every ailment has a cure, this ailment too has a cure. Allah, The Almighty, The Wise states: "O you who believe, fasting has been prescribed for you as it was prescribed for those before you, so that you may attain righteousness" (2:184). Fasting is a prescription from God in order for us to attain righteousness, in order for us to subdue our base desires.

A righteous person's desires and emotions are under his control. Once The Holy Prophet (sa) advised young men: "O young people! Whoever among you can marry, should marry, because it helps him lower his gaze and guard his modesty, and whoever is not able to marry, should fast, as fasting is a shield." (Muslim 2814a). Through fasting, our desires, our nafs is subdued, making it easier to avoid bad deeds.

Fasting weakens our nafs, allowing our ruh, our soul to have more control over us. Hazrat Musleh Maud (ra) has explained this beautifully with an analogy. Imagine that your *nafs* is a horse and your *ruh* is the rider. Your ruh only compels you towards good, it never incites towards evil. However your nafs incites towards evil. At any moment if the horse

(our nafs) feels threatened or scared, it will run away wherever it wants. Such is the example of our desires, they can overcome us at any moment and lead us towards sin. In a fasted state, the horse is weak and is subdued to the rider, our ruh, inclining us towards goodness.

(Khutbat-e-Mahmood, May 19, 1922)



The Holy Prophet (sa) has stated: "There is none amongst you with whom is not an attache from amongst the devil. The Companions asked: Allah's Messenger, with you too? He said: Yes, but Allah helps me against him and so he (the devil) has become muslim" (Muslim 2814a). In another narration The Holy Prophet (sa) has stated about Ramadan: "In it the gates of heavens are opened and the gates of Hell are closed, and every devil is chained up." (Sunan an-Nasa'i 2106). When we look at these two narrations in conjunction with one another, it all makes sense. Our nafs is the satan, and we can subdue it to the extent that it falls completely under our control. This is the stage known as **nafs-e-mutmainah**, the soul at peace. When we fast, when we starve this satan rendering it weak, inclining towards good becomes much easier.

Fasting is not merely abstaining from food or drink, nor is it a symbolic act devoid of meaning. It is divine training designed to restore control where it has been lost. When a person willingly restrains his most basic, lawful desires for the sake of Allah, he learns that his desires do not rule him, rather he rules them. Fasting weakens the nafs, strengthens the ruh, and makes the path to righteousness easier. This is why Allah prescribed fasting, and why the Holy Prophet (sa) described it as a shield. Through fasting, the believer progresses toward inner discipline and spiritual peace, until the soul reaches a state where obedience becomes natural and sin loses its grip. In this lies the true purpose of fasting and the wisdom behind this divine prescription.



"There is none amongst you with whom is not an attache from amongst the devil. The Companions asked: Allah's Messenger, with you too? He said: Yes, but Allah helps me against him and so he (the devil) has become muslim"

(Muslim 2814a)



THE ETERNAL STRUGGLE BETWEEN  
GOOD AND EVIL

# THE TALE OF TWO LANDS



Mustjab Qasim Kang

Murabbi Silsila, Vaughan Canada

# Introduction

From the dawn of creation, Allah Almighty has established a profound duality: the eternal struggle between Good and Evil. We see the evidence of this in the Holy Quran, beginning with the classic relationship between Adam and Iblis—a conflict set to endure until the End of Days, where God has granted humans the freedom to choose their path. As Allah states in the Holy Quran:

“And by the soul and its perfection —And He revealed to it what is wrong for it and what is right for it—  
He indeed truly prospers who purifies it” (91:8-10)



This phenomenon has echoed through history, taking many shapes. We see it in the opposition of Pharaoh against Moses (as), the Jewish clergy against Jesus (as), and Abu Jahl against the Holy Prophet (sa). Today, we observe this same pattern with the Muslim clergy following the footsteps of the Jewish clergy in their opposition to the Promised Messiah (as). In every era, for every force of good, there is an opposing ego that stands up and declares, “I will not bow to the commands of God.” (18:51)

However, this unique setting is not limited to humans; it is etched into the earth itself. Just as history provided a Pharaoh for every Moses (as), geography has provided a land of indulgence to contrast a land of worship, a group of people who are running towards Satan and a group who is in service to God.

In the modern world, this dichotomy is physically manifested in two specific cities: **Rabwah** and **Las Vegas**.

While one was founded for the sake of Divine Goodness, the other was built for the promotion of self indulgence. The connection between these two places is not merely a geographical coincidence, but a Divine sign. Both cities sit on a similar band of latitude; both are carved out of harsh, desert environments; and both began as barren wastelands. Yet, their destinies moved in opposite directions.

This article explores how, despite their physical similarities, one city was rejected by the spiritual laws of nature, while the other—through the mercy of Allah—became a vessel for His blessings.

# Geographical Mirrors: Rabwah and Las Vegas

Rabwah and Las Vegas exhibit striking similarities in their origins. They share a comparable latitude, highly similar geography, and a history of being places where no one wanted to live.

## Rabwah

Rabwah is situated in the Punjab region of Pakistan, along the bank of the Chenab River (Al-Hakam, "75 Years of Rabwah"). It was officially established in 1948 (Ibid). Following the partition of India and Pakistan, a significant migration occurred. The Ahmadiyya Muslim Community, which had been established on principles of righteousness in Qadian (a small town in India), decided to migrate to Pakistan, following the example of many other Muslims under the leadership of Muhammad Ali Jinnah.



The community subsequently purchased a tract of land known to be desolate and environmentally harsh (Tareekh-e-Ahmadiyyat, Vol. 12, pp. 52). It was notorious for its soils inability to retain rainfall. Despite the adverse geographical and environmental conditions, the decision to settle there was made by the community leader at the time, Hazrat Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmad (ra). He was a visionary and divinely guided figure, the Second Khalifatul Masih of the Promised Messiah (as). He offered prayers on this land, which was characterized by rocky hills and saline-rich soils. This land was formerly known as Chak Dhigyan, a place lacking vegetation and considered incapable of supporting future growth (Ibid).

## Las Vegas

Las Vegas is situated in the Mojave Desert, now part of Clark County in the state of Nevada, USA (Encyclopaedia Britannica, "Las Vegas"). It is surrounded by mountains and lies within a basin (Ibid). Historically,



its water source was a collection of springs known as the Las Vegas Springs (Ibid). The presence of these natural water sources sustained greenery and plant life in the area, allowing it to function as a trade route stop, before it was officially established in 1911 (Ibid).

The land was originally inhabited by indigenous groups. Later, in 1855, members of the Church of Jesus Christ of Latter-day Saints constructed a fort there (Ibid), and in 1905, 110 acres of land were auctioned off to the Union Pacific Railroad (Ibid). Over time, however, the city gained notoriety for gambling and other social vices, including a consistently high rate of divorce (History.com, "Las Vegas"). As a financial system built on crime and gambling expanded, the city's infrastructure drained the natural resources, causing the springs to stop flowing (Encyclopaedia Britannica, "Las Vegas"). Now, water scarcity is prevalent in an area where water once flowed freely to support plants and trees (Ibid).

## The Acceptance of Rain

What intrigued me most about comparing these two cities was not just their shared geography, but their relationship with the sky. Both Las Vegas and Rabwah sit on a similar band of latitude, baking under the same sun in harsh, desert-like environments. Both were historically desolate. However, while Las Vegas is infamous for its water scarcity, Rabwah was historically known for something arguably worse: the inability of its soil to accept water.

This phenomenon brings to mind the famous Hadith of the Holy Prophet (sa) found in Sahih al-Bukhari, known as the Parable of Guidance and Rain.

**The Prophet (as) said:**

"The example of guidance and knowledge with which Allah has sent me is like abundant rain falling on the earth. Some of which was fertile soil that absorbed the rain water and brought forth vegetation and grass in abundance. (And) another portion of it was hard and held the rain water and Allah benefited the people with it... And a portion of it was barren which could neither hold the water nor bring forth vegetation... The first is the example of the person who comprehends Allah's religion... and the last example is that of a person who does not care for it and does not take Allah's guidance revealed through me."

(Sahih al-Bukhari, Kitab al-'Ilm, Hadith 79)

Historically, the land of Rabwah was the latter—saline, hard, and considered (dead) by experts. It refused the rain. However, a spiritual intervention changed the physical reality. When the Khalifa and the community prostrated on this land, their prayers acted as a spiritual plow. I have lived there; I have witnessed firsthand the transformation of that once-barren earth into a city of lush greenery and diverse vegetation. The prayers of the faithful seemed to soften the "heart" of the land, allowing it to finally accept the rain and bear fruit.

جاتے ہوئے حضور کی تقریر نے جناب  
پاؤں کے نیچے سے میرے پانی بھا دیا

"The address of Huzur, as he was departing,  
Made the water flow from beneath my feet."

(Tareekh-e-Ahmadiyyat, Vol. 12, pp. 45)

## The Rejection of Rain

In stark contrast, Las Vegas—which translates to "The Meadows"—originally possessed natural springs (Encyclopaedia Britannica, "Las Vegas"). Yet, over decades of worldly indulgence, the greed of the city has effectively dried up its natural sources. Where Rabwah's spirituality turned a desert into a garden, Las Vegas's materialism turned



a meadow into a concrete wasteland that physically repels water.

This mirrors the Quranic account of Adam and Iblis. Just as the angels bowed to Adam in submission to God's command, the soil of a believer submits to the rain of mercy. But the soil of Las Vegas mimics the ego of Iblis (Satan)—it is arrogant and hardened. Because of this arrogance, it has been rejected. When rain falls there, it becomes a destructive flood rather than a blessing (Clark County Fire Department, "Flash Flood Safety"), just as Iblis was rejected for his refusal to bow.

## Waiting of Angels

It appears as though the very soil of Rabwah was in a state of spiritual suspension, waiting for a Man of God and his community to arrive so that it could alter its physical structure to accommodate their needs. (*Tareekh-e-Ahmadiyyat*, Vol. 12, pp. 41).

This phenomenon mirrors the primeval command given to the angels to bow before Adam. Just as the angels prostrated to Adam in submission to the Will of God, it seems that the "angels" governing the physical elements of this land were waiting to prostrate to the prayers of God's Khalifa (*Riyad as-Salihin*, *Kitab al-Muqaddimat*, Hadith 387). Since the time of Adam, it has been a Divine Law that Allah empowers His representative by commanding the forces of nature—the angels of the earth—to fulfill the mission and desires of His servant (*Ibid*). In the case of Rabwah, the elements were simply waiting for the Khalifa to kneel upon the ground so they could finally rise to serve the objectives of the one true community.

This profound orchestration reminds me of a story concerning the great saint, Hazrat Mirza Mazhar Jan-e-Janaan (rh). On one occasion, upon being presented with a laddu (a sweet confection), he wished to teach his disciple, Ghulam Ali, the reality of gratitude.

The saint placed the sweet on his handkerchief, broke off a mere speck, and placed it in his mouth, exclaiming, "SubhanAllah" (Glory be to Allah). He then asked his disciple to visualize the journey of the ingredients: how, months prior, a farmer had to leave the comfort of his family to water the sugarcane in the dead of night; how he toiled in heat like the fires of hell to extract the sugar; and how thousands of people worked continuously, neglecting their own rest. (*Tafsir-e-Kabir*, Vol. 7, pp. 18-19.)

Allah had planned and set all these wheels in motion solely so that Mazhar Jan-e-Janaan could eat this single laddu. This is the way of the friends of Allah. Just as the laddu was being prepared years in advance for the saint, the land of Rabwah was being kept barren and reserved for centuries, waiting for the precise moment the Community of God would need it to flourish.

## The Choice

**So, what does this tale of two cities mean for us?**

It demonstrates that Allah has placed within us the capacity to choose our own spiritual geography. We have been granted the intellect to distinguish right from wrong, and in the story of these two deserts, we see a physical manifestation of a spiritual truth. It poses a vital question to every soul: Do we, engulfed in the pursuit of materialism and temporary pleasure, wish to become like the hardened soil—desolate and rejected? Or do we wish to see the beauty of God's blessings take root within us?

**The rain of guidance is always falling. The question is not about the rain; it is about the soil. Is your heart soft enough to accept it?**

إِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ فَتُتْبَعِّثُ أَبْوَابُ السَّمَاءِ،  
وَغُلَقَّتْ أَبْوَابُ جَهَنَّمَ، وَسُلْسِلَتِ الشَّيَاطِينُ

**The Prophet <sup>pbuh</sup> said: “When the month of  
Ramadan starts, the gates of heaven are  
opened and the gates of Hell are closed and  
the devils are chained.”**

*Sahih Bukhari 1899*

# FASTING REFINES HUMAN CHARACTER

"The institution of fasting is extremely important because it cultivates the believer in almost every area of his spiritual life. Among other things, he learns through personal experience about what hunger, poverty, loneliness and discomforts mean to the less fortunate sections of society. Abstention from even such practices during the month of Ramadhan as are permissible in everyday life plays a constructive role in refining the human character."

*Hadhrat Khalifatul Masih IV (rh): (An Elementary Study of Islam, pp. 45-46)*

# اللهم براء

## رمضان الصباری

روحانی ترقی کا حناص موقع

رمضان المبارک، قرآن و احادیث کی روشنی میں نیز فلسفہ رمضان

عبادات میں استقامت اور  
فتیولیت دعا کا اصول  
از حضرت خلیفۃ المسیح الثالث





AN-NIDA  
MAGAZINE

محله النداء مجلس خدام لأحمد بن مكينياً، جاري شده ١٩٨٩

05

قال الرسول



04

قال الله



07

فرمان خليفة  
وقت



06

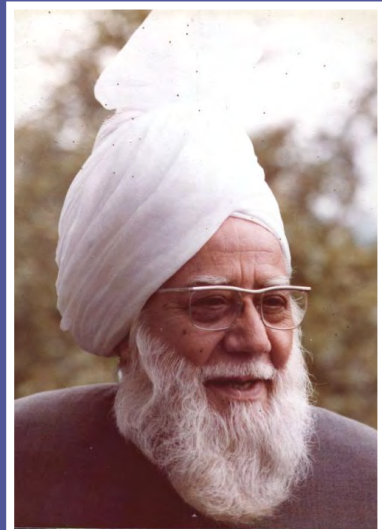
كلام امام  
امام الكلام



الله  
محمد  
رسول



# فہرست



13

عبادت میں استقامت اور  
قبولیتِ دعا کا اصول



9

رمضان روحانی ترقی  
کا خاص موقع

## اشاعت ٹیم

صدر محفل

شاہ رخ رضوان عابد صاحب مرbi سلسلہ

مُدیر اعلیٰ

عبدالنور عابد صاحب مرbi سلسلہ

مُدیر اردو

حسور احمد ایقان صاحب

مہتمم اشاعت

رضاون محمد صاحب مرbi سلسلہ

مُدیر انگریزی

ابدال احمد مانگٹ صاحب

ریویو یورڈ ٹیم ممبران

نبیل مرزا صاحب مرbi سلسلہ

فرخ طاہر صاحب مرbi سلسلہ

ٹیم ممبران

عطالکریم گوہر

اسد علی ملک

شمر فراز خواجہ

فراست احمد بشارت

ڈیزائن

حنان احمد قریشی

يَا يَهَا الَّذِينَ أَمْنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمْ  
الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ  
قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ

قال اللہ

اے لوگو جو ایمان لائے ہو! تم پر (بھی) روزوں کا رکھنا (اسی طرح) فرض کیا گیا ہے جس طرح ان لوگوں پر فرض کیا گیا تھا جو تم سے پہلے گزر چکے ہیں تاکہ تم (روحانی اور اخلاقی کمزوریوں سے) بچو۔

البقرہ: 184

عَنْ عَائِشَةَ . رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا . أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ :

”تَحْرَرُوا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْوَتْرِ مِنَ الْعَشْرِ الْأَوَّلِ وَالْآخِرِ مِنْ رَمَضَانَ“

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
قال الرسول

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، لیلۃ القدر کو رمضان کے آخری عشرہ کی طاق راتوں میں ڈھونڈو۔

(صحیح بخاری، کتاب فضل لیلۃ القدر، باب تَحْرِيٰ لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْوَتْرِ مِنَ الْعَشْرِ الْأَوَّلِ وَالْآخِرِ



PHOTO BY: IRFAN BASHIR SHEIKH (QADIAN)  
INSTAGRAM: @SHEIKH.IRFAN\_

CALLIGRAPHY: ANNIDA DESIGN TEAM

محمد بن سنا | 5

# کلام الامام امام الکلام

فرمان حضرت مسیح موعودؑ

## ماہ رمضان کی عظمت اور اس کے روحانی اثرات

مغرب کی نماز سے چند منٹ پیشتر ماہ رمضان کا چاند دیکھا گیا۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام مغرب کی نماز گزار کر مسجد کی سقف پر تشریف لے گئے کہ چاند کو دیکھیں اور دیکھا اور پھر مسجد میں تشریف لائے۔ فرمایا کہ:

”رمضان گذشتہ ایسا معلوم ہوتا ہے جیسے کل گیا تھا۔ شہرُ دَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ (البقرة: ۱۸۶) بھی ایک فقرہ ہے جس سے ماہ رمضان کی عظمت معلوم ہوتی ہے۔ صوفیانے لکھا ہے کہ یہ ماہ تنویر قلب کے لئے عمدہ مہینہ ہے۔ کثرت سے اس میں مکاشفات ہوتے ہیں۔ صلوٰۃ ترکیہ نفس کرتی ہے اور صوم (روزہ) تخلی قلب کرتا ہے۔ ترکیہ نفس سے مراد یہ ہے کہ نفس امارہ کی شہوات سے بعد حاصل ہو جاوے اور تخلی قلب سے یہ مراد ہے کہ کشف کا دروازہ اس پر کھلے کہ خدا کو دیکھ لیوے۔ پس أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ میں یہی اشارہ ہے اس میں شک و شبہ کوئی نہیں ہے روزہ کا اجر عظیم ہے لیکن امراض اور اغراض اس نعمت سے انسان کو محروم رکھتے ہیں۔“

(ملفوظات جلد ۳، صفحہ ۳۲۲)

# فرمان خلیفہ وقت



حضرت مسیح امیر و راجحہ، خلیفۃ المسیح الخامس ایڈہ اللہ تعالیٰ بنصرہ العزیز فرماتے ہیں:

کیا صرف رمضان کے دنوں میں ہماری عبادتیں اللہ تعالیٰ کی خاطر تو نہیں ہو رہیں؟ کیا ہم مستقل اپنی زندگیوں میں ان عبادتوں کو اپنی زندگی کا حصہ بنانا چاہتے ہیں اور بنارہے ہیں؟ اگر یہ نہیں تو پھر کچھ بھی نہیں۔ اگر ہم یہ کر رہے ہیں اور پھر صبر سے اللہ تعالیٰ کی رضا پر راضی بھی ہیں اور دعائیں بھی کر رہے ہیں تو اللہ تعالیٰ دشمنوں سے ہمیں نجات بھی دے گا۔  
پھر تم دیکھو گے کہ اللہ تعالیٰ تمہیں ان تکلیفوں سے کس طرح بچائے گا۔“

(خطبہ جمعہ 28 مارچ 2025ء)

نیز یہ بھی یاد رہے کہ انسان میں دو قسم کی طاقتیں ودیعت کی گئی ہیں۔ ایک قوائے ملکیہ اور دوسرے قوائے بھیمیہ، قوائے ملکیہ کے ساتھ ملائکہ کا تعلق ہوتا ہے۔ اور قوائے بھیمیہ کے ساتھ شیاطین کا۔ اور ظاہر ہے کہ ایک کی کمزوری سے دوسری قوت کی ترقی ایک لازمی امر ہے۔ سو خدا تعالیٰ نے قوت بھیمیت یعنی خواہشات حیوانی کو جو کھانے پینے اور جوڑے کی طرف رجوع کرنے سے تعلق رکھتی ہیں کمزور کرنے کے لئے سال بھر میں کم از کم ایک ماہ تک روزہ رکھنے کا حکم دیا تاکہ تمام سفلی خواہشات کے ترک کرنے کی قوت انسان میں پیدا ہو۔ اور یہی کی قوتیں نشوونما پائیں۔

# کے سفلی خواہشات کے ترک کی قوت

پھر منظرِ عین دیکھنے والے جانتے ہیں۔ کہ انسان کی تمام خواہشات و اہواء کی انتہا صرف دو ہی شہوتوں پر ہوتی ہے۔ ایک شہوتِ بطن اور دوسری شہوتِ فرج۔ پس شریعتِ اسلامی نے ایک ایسی عبادت مقرر فرمائی۔ کہ جس کی زد برادرست انہی دو شہوتوں پر پڑتی ہے۔ یعنی روزہ جس کے معنے ہیں۔ صبح صادق سے غروب آفتاب تک کھانے پینے اور صحبت سے رک رہنا۔ اور یہی وجہ ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بن بیا ہوں کو حصول تقویٰ کے لئے روزوں کا حکم دیا اور اس لئے فرمایا ہے کہ ماہ صیام میں محرکات قوائے بھیمیہ یعنی شیاطین قید ہو جاتے ہیں۔ اور ملائکہ سے تعلق ہو کر دعائیں زیادہ قبول ہوتی ہیں پس ایسے مفید اور بابرکت ارشادِ خداوندی کی تعمیل کرنا ہر مومن کا فرض ہے۔

(الفصل، ۳۱، جنوری ۱۹۳۰ء، صفحہ ۶)

# رمضان روحانی ترقی کا خاص موقع

تحریر امام عاصم محمود (مجس مقای)

رمضان میں داخل ہونے سے پہلے یہ سمجھنا ضروری ہے کہ ہم اپنے اندر کون سی تبدیلی کیوں لانا چاہتے ہیں۔

عادتیں بنانے میں ماحول کا کردار بھی بہت اہم ہوتا ہے۔ انسان جس ماحول میں رہتا ہے، وہی اس کی سوچ اور عمل کو متأثر کرتا ہے۔ ایک اچھا ماحول وہ ہوتا ہے جہاں نیکی کرنا آسان اور برائی سے چھانا آسان ہو جائے۔ رمضان ہمیں سال میں ایک بار ایسا ہی منفرد ماحول فراہم کرتا ہے، جہاں اتحاد کاموں کی حوصلہ افزائی ہوتی ہے اور غلط کاموں سے رکنا نسبت آسان ہو جاتا ہے۔

اکثر ہمارا سماجی حلقہ، چاہے ترقی روحانی ہو یا جسمانی، ہماری راہ میں رکاوٹ بن جاتا ہے۔ اگرچہ ہم کتنے ہی پُر جوش کیوں نہ ہوں اور مخصوصہ بندی بھی کر لیں، مگر ایسے لوگوں کے ساتھ میں جوں برقرار رکھنا جو ہمارے اہداف میں شریک نہیں، ہمیں پچھے کھینچ لیتا ہے۔ رمضان ایک ایسا اجتماعی ماحول پیدا کرتا ہے جہاں زیادہ تر لوگ عبادت اور نیکی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں، اور یہی چیز انسان کو اپنے ارادوں پر قائم رہنے میں مدد دیتی ہے۔ اسی حقیقت کی طرف نبی کریم ﷺ نے

حدیث میں اشارہ فرمایا:

”جب رمضان آتا ہے تو جنت کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں، جہنم کے دروازے بند کر دیے جاتے ہیں، اور شیاطین کو جبڑ دیا جاتا ہے۔“

(صحیح بخاری)

حضرت خلیفۃ المسیح الرانیؑ رمضان کے حوالے سے ایک خطبہ جمعہ میں فرماتے ہیں:

”جہنم کے دروازے بند، جنت کے دروازے کھلے اور شیطان جبڑ دیا جاتا ہے۔ یعنی مومن کا شیطان، وہ شیطان بھی ہے جو اس کی رگوں میں دوڑ رہا ہے اور وہ ہر انسان کی رگوں میں دوڑ رہا ہے۔ پس آپ دیکھ لیں کہ رمضان کے میانے میں کتنی ایسی عادتیں تھیں جو نیکی کے اعلیٰ معیار کے مطابق نہیں تھیں مگر اب جب آپ کی وہ عادتیں آپ کو اپنی طرف بلاتی ہیں تو بارہا آپ کے دل سے یہ آواز اٹھتی ہے (نہیں)، معلوم ہوتا ہے کہ ایک تید ہے اور بہت سے روزے دار قید کا احساس نمایاں طور پر رکھتے ہیں۔“

(خطبۃ طاہر، جلد 15، صفحہ 67)

یہ بات بھی سمجھنی ضروری ہے کہ عادتیں بدلنا آسان نہیں ہوتا، اور اس کے ساتھ ایک ابتدائی مشقت ضرور آتی ہے، مگر وقت کے ساتھ یہ مشقت کم ہو جاتی ہے اور عادت انسان کا حصہ بن جاتی ہے۔ رسول اکرم ﷺ نے اس شخص کا ادعیہ بیان فرمایا جس نے سو قتل کیے تھے۔ وہ توہہ کی نیت

جیسے ہی ماوراء رمضان آتا ہے، دنیا بھر کے مسلمان مختلف انداز میں اپنے جوش اور خوشی کا اظہار کرتے ہیں۔ کچھ لوگ سحری اور اظہاری کے لذیذ کھانوں کے منتظر ہوتے ہیں جو وہ اپنے اہل خانہ کے ساتھ کھاتے ہیں، کچھ افراد فتنہ اور وزن کم کرنے کے بڑے منصوبے بناتے ہیں، اور کچھ اس بارہ کت میں یہ کوپن روحانی زندگی میں بڑی تبدیلی لانے کا موقع سمجھتے ہیں۔ مگر اکثر یہ جذبہ چند دنوں میں ہی ختم ہو جاتا ہے، اور بہت کم لوگ اصل مقصد تک پہنچ پاتے ہیں جس کے لیے رمضان آتا ہے۔ یعنی ایسی برکتیں اور عادتیں حاصل کرنا جو رمضان کے بعد بھی باقی رہیں۔

یہ سمجھنا بہت ضروری ہے کہ آخر کیوں ہر سال لوگ رمضان میں بڑے جوش کے ساتھ روحانی ترقی اور دینی علم میں اضافے کے ارادے کرتے ہیں، مگر پھر وہی لوگ بار بار اپنے مقاصد حاصل کرنے میں ناکام ہو جاتے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ اگر ہم ہر سال وہی طریقہ اپنائیں گے تو تائج بھی وہی نکلیں گے۔ مختلف نتائج کے لیے سوچ اور عمل، دونوں کو بدلا پڑتا ہے۔

ایک عام غلطی جو اکثر کی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ لوگ جوش میں آکر اپنی صلاحیتوں کا حادثے زیادہ اندازہ لگاتے ہیں۔ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ رمضان میں وہ خود کو مکمل طور پر بدلا لیں گے، چنانچہ اپنے لیے اتنے زیادہ اہداف مقرر کر لیتے ہیں کہ آخر میں ایک بھی پورا نہیں ہو پاتا۔ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”اللہ کو سب سے زیادہ پسندیدہ اعمال وہ ہیں کہ جو پابندی سے کیے جائیں، چاہے وہ قوڑے ہی کیوں نہ ہوں۔“ (مند احمد)

اس لیے ضروری ہے کہ ہم حقیقت پسند رہیں اور ایسی عادتوں کا انتخاب کریں جنہیں ہم واقعی اپنا سکھیں، اور ایسی چیزوں سے بچنے کا ارادہ کریں جنہیں چھوڑنا، ہمارے لیے ممکن ہو۔

رمضان میں ثابت قدم رہنے کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ ہم خود کو بار بار یادداشتے رہیں کہ ہم یہ سب کیوں کر رہے ہیں۔ اکثر لوگ دوبارہ گناہوں کی طرف اس لیے لوٹ جاتے ہیں کہ وہ اپنے مقصد کو بھول جاتے ہیں۔ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”یہی فطرت ہے اور برائی ایک اصرار ہے (جو شیطان کی طرف سے ہوتا ہے)، اور جب اللہ کسی بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے تو اسے دین کی سمجھ عطا فرمادیتا ہے۔“ (ابن ماجہ)

اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر انسان واقعی ان نیک عادتوں کی حکمت اور فائدے کو سمجھ لے جنہیں وہ اپنی زندگی میں شامل کرنا چاہتا ہے، تو اس کا دل خود بخود ان کی طرف مائل ہو جاتا ہے۔ اسی لیے

ذوق و شوق اور حادث پیدا ہونے لگتی ہے... لیکن اگر کوئی شخص مجاہدہ اور سعی نہ کرے۔ اور یہ سمجھے کہ پھونک مار کر کوئی کر دے یہ اللہ تعالیٰ کا قاعده اور سنت نہیں۔“

(ملفوظات، جلد 8، صفحہ 6-5)

اسی لیے رمضان میں ان چیزوں سے بچنا ضروری ہے جو بغیر محنت کے وقتوں لذت دیتی ہیں، کیونکہ وہ انسان کو اس اعلیٰ لذت سے محروم کر دیتی ہیں جو عبادت اور یہی میں پچھی ہوتی ہے۔ اگر انسان کا باطن یہ سیکھ لے کہ بغیر کوشش کے بھی خوشی حاصل ہو سکتی ہے، تو وہ اس محنت کے لیے تیار نہیں رہتا جو عبادت کی حقیقی لذت تک پہنچنے کے لیے ضروری ہے۔

آخر کار، چاہے ہم کتنی یہی مخصوصہ بندی کر لیں اور کوشش بھی کر لیں، خاص طور پر روحانی معاملات میں مستقل ترقی دعا کے بغیر ممکن نہیں۔ اس لیے رمضان کے مہینے میں، جب دعا کے موقع خاص طور پر زیادہ ہوتے ہیں، ہمیں اپنے لیے خوب دعا کرنی چاہیے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں رمضان سے بھر پور

فائدہ اٹھانے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

سے ایک عالم کے پاس گیا، مگر عالم نے ماپسی میں اسے بتایا کہ اس کی مفترض ممکن نہیں، جس پر اس نے اسے بھی قتل کر دیا۔ پھر وہ ایک نیک شخص کے پاس گیا، جس نے اسے بتایا کہ توہہ ممکن ہے، مگر اسے نیک لوگوں کی بستی کی طرف بھرت کرنا ہوگی۔ یہ حدیث ہمیں یہ حقیقت سمجھاتی ہے کہ گناہ کی زندگی چھوڑنا اور یہی اختیار کرنا ایک حد تک مشقت مانگتا ہے، بالکل اسی طرح جیسے بھرت میں انسان کو وہ جگہ چھوڑنی پڑتی ہے جس سے اس کا نفس انوس ہوتا ہے۔ یہ بات بھی واضح ہوتی ہے کہ اگر ما جوں نہ بدلا جائے تو خود کو بدنا تقریباً ممکن ہو جاتا ہے۔

آخر میں یہ بات سمجھنا ضروری ہے کہ انسان جو بھی کام کرتا ہے، اس میں کسی نہ کسی درجے کی لذت شامل ہوتی ہے۔ کوئی چیز اس وقت نہیں ہے جب انسان بار بار اس سے حاصل ہونے والی خوشی کو محسوس کرتا ہے۔ عام طور پر وہ کام جن میں سب سے زیادہ لذت ہوتی ہے، وہی سب سے زیادہ محنت بھی مانگتے ہیں۔ نماز اور عبادت کے حوالے سے حضرت مسیح موعودؑ فرماتے ہیں:

”اسی طرح سے خوب سمجھ لو کہ عبادت بھی کوئی بوجھ اور یہیں نہیں۔ اس میں بھی ایک لذت اور سرور ہے اور یہ لذت اور سرور دنیا کی تمام لذتوں اور تمام حظوظِ نفس سے بالاتر اور بلند ہے۔“

(ملفوظات، جلد 1، صفحہ 140)

ایک اور مقام پر آپؐ فرماتے ہیں:

”جب انسان اس طرح پر مستقل مزاج ہو کر لگا رہتا ہے تو آخر خدا تعالیٰ اپنے فضل سے وہ بات پیدا کر دیتا ہے جس کے لئے اس کے دل میں توبہ اور بے قراری ہوتی ہے، یعنی عبادت کے لئے ایک

## شیطان کا رمضان میں جکڑ جانا

جہنم کے دروازے بند، جنت کے دروازے کھلے اور شیطان جکڑ دیا جاتا ہے۔ یعنی مومن کا شیطان، وہ شیطان بھی ہے جو اس کی رگوں میں دوڑ رہا ہے اور وہ ہر انسان کی رگوں میں دوڑ رہا ہے۔ پس آپؐ دیکھ لیں کہ رمضان کے مہینے میں کتنی ایسی عادتیں تھیں جو یہی کے اعلیٰ معیار کے مطابق نہیں تھیں مگر اب جب آپؐ کی وہ عادتیں آپؐ کو اپنی طرف بلاتی ہیں تو بدھا آپؐ کے دل سے یہ آواز اٹھتی ہے ”نہیں، معلوم ہوتا ہے کہ ایک قید ہے اور بہت سے روزے دار قید کا احساس نمیاں طور پر رکھتے ہیں

(خطبہ طاہر، جلد 15، صفحہ 67)



## حضرت مصلح موعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

پردے کے پیچھے میرا خدابیٹھا ہوا ہے کیونکہ وہ فرماتا ہے رمضان کا بدلہ میں ہوں۔ پس جب تم رمضان کو ملے تو درحقیقت رمضان کے پردے میں تم مجھے ملے کیونکہ میں ہی رمضان کے پردے کے پیچھے بیٹھا ہوا ہوتا ہوں۔ پھر جب وہ جاتا ہے تو ویسا ہی کرب آ جاتا ہے۔ پس ان ایام میں ہر شخص کے لئے موقع ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی محبت میں بڑھے اور اس کے قرب کو حاصل کرے۔ بے شک دوسرے دنوں میں بھی اس کے قرب کے دروازے کھلے رہتے ہیں مگر ان

دنوں میں وہ اور دنوں کی نسبت زیادہ کھل جاتے ہیں اور ہر شخص کے گھر میں رمضان آ جاتا ہے۔ جب رمضان کامہینہ قریب آتا ہے تو جس طرح کسی کا بیٹھا ہر سے جدا ہو جاتا ہے۔ کبھی اس کے لئے آئے تو وہ دوڑ کر اپنے بیٹے سے ملنے کے لئے آتے۔ کبھی اس کے لئے آتے تو وہ کچھ دور تک اس کے محبوب اور پیارا جدا ہوتا ہے تو وہ کچھ دور تک اس کے ساتھ جانے کی کوشش کرتا ہے، کوئی سٹیشن تک چلا جاتا

دل میں  
پیدا ہوتا ہے جیسے محبت کرنے والے  
جاتے ہیں اور کوئی دو سٹیشن تک چلے جاتے ہیں۔ اسی

طرح محمد ﷺ رمضان کو چھ منزليں چھوڑنے جایا  
کے دل میں اپنے کسی عزیز اور پیارے کی جدائی پر کرب  
اور اخطراب پیدا ہوتا ہے۔ چنانچہ دیکھ لو جب کسی کا  
کرتے تھے۔

(خطبات محمود جلد ۲۳، صفحہ ۳۳۶-۳۳۷)

ہے، کوئی اٹے تک چلا جاتا ہے اور کوئی سفر کا بھی کوئی حصہ اس کے ساتھ طے کرتا ہے۔ بھی حال رمضان کی جدائی پر ایک مومن کا ہوتا ہے۔ اسی لئے جب رمضان کا مہینہ ختم ہوتا تھا تو رسول کریم ﷺ اگلے مہینے میں بھی چھ روزے رکھا کرتے تھے۔ یہ چھ روزے رکھنا کیا تھا ویسا ہی فعل تھا جیسے کوئی شخص کسی کو وداع کرنے کے لئے جاتا ہے۔ جب تمہارا کوئی دوست یا تمہارا بیٹا یا تمہارا بھائی یا تمہارا باپ تم سے جدا ہونے لگتا ہے اور خدا تعالیٰ تمہیں فرصت اور توفیق دیتا ہے تو تم میں سے کوئی انہیں کمرے کے دروازہ تک چھوڑنے چلے جاتے ہیں، کوئی سٹیشن تک چلے

جاتے ہیں اور کوئی دو سٹیشن تک چلے جاتے ہیں۔ اسی طرح محمد ﷺ رمضان کو چھ منزليں چھوڑنے جایا

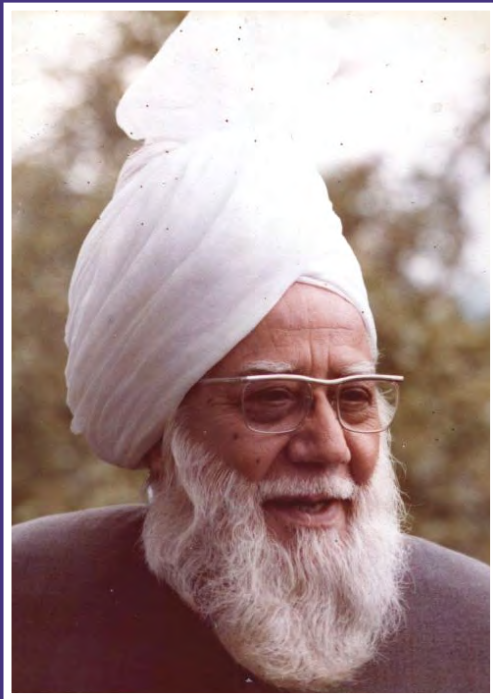
(خطبات محمود جلد ۲۳، صفحہ ۳۳۶-۳۳۷)

# عبدت میں استقامت اور قبولیت دعا کا اصول

پھر سال کے بعد رمضان آ جاتا ہے، بہت ساری عبادات کا مجموعہ، میں نے کئی دفعہ پہلے بھی بتایا یہ ایک عبادت نہیں محسن بھوکار ہے کی، کثرت سے قرآن کریم کی تلاوت کی ہے، کثرت سے مستحقین کی طرف توجہ کرنے کی ہے، زبان کو قابو میں رکھنے کی عبادت ہے، دعائیں کرنے کی ہے راتوں کا عام راتوں کی نسبت زیادہ حصہ قرآن کریم کی تلاوت کرنے یا سنن پر خرچ کرنے اور دعاوں میں مشغول رہنے کا عمل صاحب ہے۔

## حضرت خلیفۃ المسیح الالہ رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں

کے لئے، نور میں شدت پیدا کرنے کے لئے ہے۔ پھر سال کے بعد رمضان آ جاتا ہے، بہت ساری عبادات کا مجموعہ، میں نے کئی دفعہ پہلے بھی بتایا یہ ایک عبادت نہیں محسن بھوکار ہے کی، کثرت سے قرآن کریم کی تلاوت کی ہے، کثرت سے مستحقین کی طرف توجہ کرنے کی ہے، زبان کو قابو میں رکھنے کی عبادت ہے، دعائیں کرنے کی ہے راتوں کا عام راتوں کی نسبت زیادہ حصہ قرآن کریم کی تلاوت کرنے یا سنن پر خرچ کرنے اور دعاوں میں مشغول رہنے کا عمل صاحب ہے۔ یہاں پھر اللہ تعالیٰ نے سال بھر کی عبادات کی کمزوریوں کو دور کرنے اور انہیں زیادہ طاقت دینے کے لئے رمضان کا مہینہ رکھ دیا۔ اگر گیارہ مہینے کسی نے عبادت ہی نہیں کی اللہ کی، اس کے احکام پر وہ کار بند ہی نہیں رہا، اس



”اس لئے ماه رمضان میں لیلۃ القدر کی تلاش یہ یہم وقت خدا تعالیٰ کی طرف (Consciously) یعنی جانتے بوجھتے سوچتے سمجھتے ہوئے متوجہ رہنا دعا کرنے ہوئے کہ اللہ تعالیٰ ہمارے اعمال کو قبول کرے، یہ ہمیں دوران سال کی عبادات سے آزادی نہیں بخشتا بلکہ دوران سال کی جو مستقل روزانہ پانچ وقت نمازیں ہم ادا کرتے ہیں ان کو ایک بار مضبوطی بخشی جاتی ہے ہر سات دن کے بعد جمعہ کے وقت۔ آپ نے فرمایا جو خلوص نیت کے ساتھ اور اللہ تعالیٰ کے حضور عاجزانہ جھک کر دعائیں مانگنے والا ہو گا۔ اللہ تعالیٰ ایسیوں میں سے جن کے لئے پسند کرے گا وہ گھڑی میسر کر دے گا۔ جس میں ان کی دعا قبول کر لے گا۔ آپ نے یہ نہیں کہا کہ چھ دن مزے کرتے رہو۔ نمازیں چھوڑتے رہو، ڈاکے مارتے رہو، توں میں کمی بیشی کرتے رہو، جو بھی حکم ہے خدا کا اس پر کار بند نہ رہو اور جمعہ کو تمہیں وہ گھڑی مل جائے گی نہیں ملے گی وہ گھڑی وہ گھڑی تب ملے گی جب آپ چھ دن خدا تعالیٰ کے احکام پر عمل کر کے خدا کے حضور جھک کے کہیں گے کہ اے خدا! جو ہم نے تیری غاطر کام کئے ہیں ہزار ان کے اندر کمزوریاں ہیں، اب یہ جمعہ ہے تیرے وعدے ہیں۔ اس میں برکتیں تو نے رکھی ہیں، ایسی برکتیں دے کہ جو پچھلے ہفتے کی کمزوریاں ہیں ہماری خلوص نیت کے باوجود وہ دور ہو جائیں۔ ایک جگہ قرآن کریم میں آیا ہے کہ استقامت سے کام لو اور استغفار کرو یعنی خدا سے مغفرت چاہو۔ یہ بات سات دن کی عبادات میں مضبوطی پیدا کرنے کے لئے، اس پر حسن چڑھانے

حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام نے یہ دعا فرمائی

”اے عیزیز قادرِ خدا! اے عیزیز پیارے رینما!  
تو بعین وہ راہ دکھا جس سے  
تجھے پاتے ہیں اہلِ صدق و صفا  
اور بعین ان راہوں سے بچا جن کا مدعایا  
صرف شیوات ہیں یا کینہ یا  
بغض یا دنیا کی حرص و بوا۔“

ساتھ جتنی برکتیں ہیں وہ قرآن میں موجود ہیں۔ یہ ایک بہت اہم پہلو ہے رات تو آکے گزر جاتی ہے قرآن تو نہیں گزر جاتا، قرآن اس سے دامنی تعلق رکھتے ہو تو رات کی برکتیں بھی ملیں گی۔ اگر اس سے تعلق نہیں ہے تو رات کی برکتوں سے بھی محروم رہو گے کیونکہ یہاں قرآن کو لیندہ القدر سے کاملا جائی نہیں سکتا۔ نہ قرآن کریم کو رمضان مبارک سے کاملا جاسکتا ہے، نہ قرآن کریم کو لیندہ القدر سے کاملا جاسکتا ہے۔ یہ ممکن نہیں ہے کہ قرآن سے تم کاٹے جاؤ اور رمضان نصیب ہو جائے۔ اس لئے محض لیندہ القدر کی تلاش کافی نہیں ہے جب تک قرآن کریم سے ایک دامنی مستقل تعلق قائم نہ ہو اور قرآن کریم کے مضامین پر غور نہ کرو۔

مطلوب یہ ہے کہ اس رات کے تمام مضامین قرآن کریم میں موجود ہیں۔ یہ ایک بہت اہم پہلو ہے رات تو آکے گزر جاتی ہے قرآن تو نہیں گزر جاتا، قرآن تو ہمیشہ ہمارے سامنے رہتا ہے۔ پس یہ توجہ دلائی گئی ہے کہ تم ایک رات میں برکتیں ڈھونڈ نہیں سکتے جب تک ان برکتوں سے دامنی تعلق نہ قائم کر لو جو تمام تر قرآن میں موجود ہیں۔ اس لئے ایک رات اٹھ کر شور چادو اور سمجھو کہ تم نے جو کچھ مانگا تھا سب کچھ مل گیا اور اب مزید تمہیں کوئی حاجت نہیں رہی اگلے سال پھر مانگنے آجائے۔ یہ ایک بالکل غلط تصور ہے اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں، قرآن کریم میں جو باتیں ہیں وہ ساری اس رات کے ساتھ تعلق رکھتی ہیں۔ کویا اس رات کے

(خطبات طاہر، جلد ۱۵ صفحہ ۱۲۲)

حضرت خلیفۃ المسیح امام ایدہ اللہ تعالیٰ بصرہ العزیز نے فرمایا:  
صرف برائی سے پچنا تقویٰ نہیں ہے بلکہ برائی سے  
نیچ کر نیکیوں کو بجالانا تقویٰ ہے۔

(خطبہ جمعہ 28 مارچ 2025ء)



# نحوت

اللَّهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌ  
تُحِبُّ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنِّي

# محفَرٌ

أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ رَبِّي مِنْ  
كُلِّ ذَنْبٍ وَّأَتُوْبُ إِلَيْهِ

# دَحْت

رَبِّ اغْفِرْ وَازْحَمْ  
وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ





الْمَصْلُح  
مَوْعِدُهُ

غیر ممکن کو یہ ممکن میں بدل دیتی ہے  
اے بیرے فلسفیو! ازورِ دعا دیکھو تو